*А. Тарасенко*

**Какова природа Христа
 (часть 3)**

Библия говорит, что Христос победил грех.
Мы говорим, что Христос от рождения святой.
К чему в результате мы приходим?
Христу не хотелось курить, и тяги не было вообще такой, – но Он победил тягу к куриву!
Он не знал, что такое прелюбодеяние, и понятия не имел, и в голову мысли такие не приходили, – но Он победил тягу к прелюбодеянию!
Он никогда не знал, и не понимал, что такое обманывать, – но Он победил обман! …
Вы, думаю, понимаете несостоятельность наших стереотипов:
Христос победил грех, но природа у Него такая, что Он не мог грешить! …

Сегодня я буду говорить (с точки зрения церковной) ужасные вещи, –
я буду говорить такое, что Христос якобы согрешал …

Вот я читаю первое место (простой библейский стих, который мы читаем с умилением):
Евангелие от Луки 2: 40: «**Младенец же возрастал и укреплялся духом, исполняясь премудрости, и благодать Божия была на Нем**»

«Младенец же возрастал»
«Возрастал» – значит был изначально маленьким, беспомощным и мало что понимающим.

«и укреплялся духом» (укреплялся умом) – ум у Него изначально был слабым и неукреплённым.

«исполняясь премудрости, и благодать Божия была на Нем» (премудрость Он черпал от родителей, которые с раннего детства приучали Его наблюдать, анализировать, думать.
Ум Его был пытливым, Он интересовался, Он задавал вопросы, Он алкал и жаждал правды, – потому «и благодать Божия была на Нем»).

Мы на эту тему не говорим, но у нас подразумевается, что:
Христос при рождении не плакал,
родился с улыбкой,
моментально приобрел мудрость
и начал наставлять родителей,
начал наставлять волхов, которые к Нему пришли …
Есть такая икона, где Мария с Иисусом маленьким на руках, –
там Он маленький, но по виду уже не скажешь (что маленький):
Он уже определённым образом сложил пальчики и жестом крестит и благословляет кого-то …
Где-то на иконах это изображено, а где-то кто-то так и объясняет, –
что Христос от рождения был умнее взрослых! …

Извините, но Христос, когда родился, – родился с плачем, – как каждый ребенок!
Рождение для Него было стрессом большим!
Он «ходил под себя», – как каждый из нас! – Его нужно было подмывать и
нужно было менять пелёнки под Ним! …
Он (когда учился ходить) спотыкался, падал, ушибался и плакал от этих падений и ушибов!
Если Он – Бог, то Он не должен был «ходить под себя», Он не должен был делать ошибок, из-за которых падал! …

От самого рождения до (практически) тридцатилетнего возраста Христу постоянно и во всём нужно было учиться и совершенствоваться!

Лк. 2: 46-52:
«**Через три дня нашли Его в храме, сидящего посреди учителей, слушающего их и спрашивающего их**(не написано: «говорящего проповедь священникам и левитам»!
Как ребёнок пытливый, – Он слушал, спрашивал, обдумывал, снова спрашивал, – чтобы что-то понять и уразуметь!
Если Он был Богом, – то чего их слушать (этих учителей), чего их спрашивать?
Можно сразу говорить проповедь!)**;**
**все слушавшие Его дивились разуму и ответам Его** (удивлялись – как Он не по-детски размышляет! …И мы тут же вставляем: «Божественная природа Его к этому побуждала!»)**.**
**И, увидев Его, удивились; и Матерь Его сказала Ему: Чадо! что Ты сделал с нами? Вот, отец Твой и Я с великою скорбью искали Тебя**
(Если бы Он был Божественным, то мог бы Он так поступить с родителями?)**.**
**Он сказал им: зачем было вам искать Меня? или вы не знали, что Мне должно быть в том, что принадлежит Отцу Моему?**
(«Я же Бог! Вы что: не знали, что Мое место в храме?!» – так мы, вероятнее всего, расценим эти слова … Но Он не это имел ввиду.
«Мне необходимы более глубокие знания! Я хочу постигнуть суть и важность Моей миссии!
И где Мне это можно узнать, как не в среде образованных и посвященных Богу людей?»)
**Но они не поняли сказанных Им слов** (Он пошёл уже дальше в своём познании – дальше того, что знали Его родители)**.**
**И Он пошел с ними и пришел в Назарет; и был в повиновении у них**
(а зачем Ему было повиноваться, если он Бог?
Он был в повиновении, – потому что Он в этом нуждался, – как и каждый ребёнок!
Ему нужны были родители, которые бы Его учили, наставляли, защищали!)**.**
**И Матерь Его сохраняла все слова сии в сердце Своем.** **Иисус же преуспевал в премудрости и возрасте и в любви у Бога и человеков**
(Он не имел мудрости от рождения, и не имел в Себе Божественной любви,
но Он был настроен постичь и приобрести эти качества,
и Он постигал и приобретал их, – с годами, совершенствуясь и возрастая в любви)».

Наше излюбленное выражение: «Христос ни разу не согрешил!».
И в детали не вдаёмся!
«Ни разу не согрешил» – это значит: от момента рождения и до смерти на кресте ни разу не согрешил – не было ни желания в сердце, ни похоти какой-либо?! …
Мы читали только что, что Христос возрастал.
А это значит, что, к примеру, пятилетний Христос не имел тех понятий о правильном и неправильном, какие имел позже 25-ти летний Христос!
И если мы говорим, что Христос никогда не согрешал, – то Да!, но с оговоркой:
относительно Своего возраста и уровня Своего познания!
И вот эта оговорка уже кое-что привносит!
Пятилетний Христос – что понимал, – в том и не согрешал!
Над чем боролся (над какой греховной склонностью), – в том и достигал победы!
А чего не понимал, – в том (возможно или вероятно) – делал нехорошее!

Да, не согрешал, но как не согрешал:
вот так сразу взял и не согрешил ни в чём, вот так моментом стал святым?

Вот для тех, кто говорит, что Христос святой от рождения:
Христос, Которому уже за тридцать, в Гефсиманском саду перед самим распятием становится на колени и говорит обычные для нашего человеческого естества слова:
«Господи, если возможно, да минует Меня чаша сия»!
Вот как мог сам Христос, Который был Богом и Который всё знал и понимал, –
как Он мог сказать вот такие эгоистичные слова? …

Мы говорим о Христе в человеческой плоти,
но вот что пишет Библия о Боге Отце,
Который в человеческой плоти не рождался, Который был, есть и будет всегда:
Он видел её (премудрость), потом явил её, потом испытал её …
(Как будто каждый из нас:
мы сначала предполагаем что-то, строим догадки,
потом – мы это ощущаем,
потом – начинаем понимать,
потом – испытываем в деле – проверяем: как это реально работает …)

Если Бог Отец испытывал премудрость, –
значит и имел ощущения, что такое зло, – Он его в Себе наблюдал! …
Есть слова такие: «**вот Адам стал, как один из Нас, знающий добро и зло**» –
Отец и Сын знали, что такое зло:
не по наслышке, не теоретически, не визуально где-то в ком-то,
а ощутили его на Себе, пережили, прошли через это!

Мы конечно же категорично воспримем такое утверждение, – «да нет, не может быть! Бог и зло – это несовместимо!»
Но ведь зло – это не обязательно что-то крайнее, что-то ужасное!
Я хочу сказать, что вот когда общаются отец с сыном, и когда хочется где-то настоять на своём, –
то начинается напряг в отношениях …
Наверное что-то подобное ощущали Отец и Сын…
«Наверное» – потому что никто точно не скажет!
Но чтобы написать Закон нравственный для всей Вселенной, дать его человеку и дать понять, что не надо делать никакого зла, – то о зле нужно было иметь представление не теоретическое!

Ещё что хочу сказать: если утверждать, что Христос ни разу не согрешил, то я задаю вопрос:
почему Он не вышел на проповедь в младенческом возрасте, а вышел на проповедь только в тридцать лет?
И почему Бог сказал, что «**Сей есть Сын Мой возлюбленный; Его слушайте**», – только, когда Христу было тридцать?
Почему эти слова Бог не сказал о Христе, когда Христу было 28, 25, 18, 14 лет, … или три года, – если Христос был полностью совершенен от рождения и полностью Бог?

Да, благодать Божья была на Нём и до 30-ти лет,
но Он ещё не был тем, будем говорить, безгрешным, каким Он стал,
Он ещё не достиг той планки, после которой Бог мог сказать: «Сей есть Сын Мой возлюбленный».
До 30-ти лет Он шёл тем самым путём, которым может идти каждый из нас:
познавал, постигал, видел, являл, испытывал премудрость Божью, приходил к познанию, утверждался, менялся, – как каждый из нас должен проходить этот путь.
Если менялся, – то было что-то, от чего нужно было избавляться!

Иак. 4: 17: «**Итак, кто разумеет делать добро и не делает, тому грех**»,
и я говорю, что кто не разумеет, – тому не грех.
Христос ни разу не согрешил на том уровне, на котором Он разумел, что есть добро и что есть зло. А что было сверх Его возраста, до чего Он ещё не дошёл, –
то Он делал далеко, может быть, не совершенно.
И тут опять таки не нужно сгущать краски, как мы обычно делаем:
что раз не был совершенен, – то вытворял что-то ужасное!
Библия об этом не пишет, и выдумками не надо заниматься!
Он мог не понимать, и Он не понимал кое-чего,
и если Он возрастал, то только со временем узнавал, что что-то было не так сделано, как следовало бы сделать …

2 Кор. 5: 16:
«**Потому отныне мы никого не знаем по плоти; если же и знали Христа по плоти, то ныне уже не знаем**»
(Христос по плоти – это Христос до 30-ти летнего возраста,
а Христос, о Котором Бог сказал «Сие есть Сын Мой возлюбленный», – Этот уже не по плоти!)

Откр 14: 5: «**и в устах их нет лукавства; они непорочны пред престолом Божиим**» – 144 тысячи, – они безгрешными родились или безгрешыми стали?
Дан. 12: 7: «**И слышал я, как муж в льняной одежде, находившийся над водами реки, подняв правую и левую руку к небу, клялся Живущим вовеки, что к концу времени и времен и полувремени, и по совершенном низложении силы народа святого все это совершится**»
«Совершенное низложение силы» – совершенная победа над Адамовой природой, которая то и дело давала о себе знать.
«Святой» – это понятие относительное, как я уже говорил.
«Народ святой» – это народ, который идёт путем освящения,
и святой он на том уровне, на котором ему дано познание.

К чему эти стихи? Христос проходил точно такие же этапы роста, как и 144 тысячи!

/ Задаю вопрос: мы, если спасёмся, – будем святыми или грешниками?
В Библии написано, что без святости никто не увидит Господа, –
значит, мы будем святыми? Получается, – да!
А если святыми, то значит – мы будем безгрешными? Да!
Будем безгрешны, как Христос? Можно сказать и «да», можно сказать и «нет».
Если сказать что безгрешны, то относительно того уровня познания, на котором мы находимся.
(Бог не будет спрашивать за то, чего мы не понимаем, о чем не имеем представления).
А если относительно уровня познания Христа, то можно сказать, что мы будем грешными…
Спасутся все только святые, но святой святому будет рознь! … /

Христос до 30-ти лет не был Сыном Божьим, а был сыном Давидовым:
Рим 1: 3,4: Он «**родился от семени Давидова по плоти** **и открылся Сыном Божиим в силе, по духу святыни, через воскресение из мертвых**» (родился как будто бы не от Духа Святого, а от плоти Марии и от семени Давида …)
По плоти Он не был Сыном Божьим, но «открылся Сыном Божьим в силе» (в способности противостоять греху, который был свойственен плоти Давида).
«По духу святыни» – по пониманию смысла Слова Божьего.
«Чрез воскресение из мертвых» – Он распял в Себе плоть Давидову, умертвил Свою телесную природу. И Бог воскресил Его, облек Его в праведность и святость Бога.
(Если всё было святое от рождения, и не было ничего плотского, –
то что было умерщвлять в самом Себе?)

Об Иоанне Крестителе мы читали, что от чрева матери он будет исполнен Святого Духа (Духа премудрости и разума), – поэтому Иоанн должен бы быть мудрым от рождения …
Но Библия пишет, что он, как и Христос, был маленьким, рос и возрастал в познании, в премудрости и находился в пустыне до дня выхода на работу (как предтеча Христа).
В пустыне учился, познавал, читал (он не учился в синагогах, – потому что иначе не смог бы достичь такого уровня знаний и святости, – Сам Бог был его учителем!)

Иоанн Креститель – святой, 144 тысячи – святые, Иисус Христос – святой, Павел пишет послания святым в церквах… Все они святые, но каждый свят на своём уровне.

1 Ин. 4: 2,3 «**Духа Божия [и духа заблуждения] узнавайте так:
всякий дух** (всякое сознание, всякая мысль, всякое настроение)**,** **который исповедует** (признает) **Иисуса Христа, пришедшего во плоти** (в человеческой плоти, а не в Божественной!), **есть от Бога**»
Если я верю, если я убеждён, что Христос пришел в такой же плоти, как и мы,
и я знаю, что Он был послушен Духу Божьему (потому Он и победил эту плотскую природу, которая и у нас), –
то я соглашаюсь с Духом Божьим, я Его принимаю, я не протестую,
я соглашаюсь с Писанием, с каждым стихом, где говорится о святости.

Если я не признаю, не соглашаюсь, что Христос имел такую же природу, как и все люди,
если я считаю, что у Него была другая природа, отличная от нашей, –
то я не могу принимать и Духа Божьего, говорящего мне «Не греши!», –
я буду возмущаться в ответ Богу:
«вот это Ты Ему (Христу) говори! Он может не грешить! А я не могу!»
Естественно, что я не буду соглашаться и с Писанием, которое написано Духом Божьим, –
ведь Писание говорит то же самое: чтобы я не грешил!
«**А всякий дух, который не исповедует Иисуса Христа, пришедшего во плоти, не есть от Бога, но это дух антихриста**».

Ещё один такой момент, на который, я считаю, следует обратить внимание, – это крещение Иисуса.
Нужно ли было Христу принимать крещение?
«Если принял, – значит надо!» – кто-то скажет,
а кто-то скажет: «Не надо было, Он же был святым! А крещение – есть обещание Богу жить в доброй совести. Так Он уже и жил доброю совестью! Чего ему обещать?»
Ещё говорят, что «Он же Бог! А крещение принял, – чтобы просто показать пример, – как мы должны делать!».

Я скажу, что крещение даже на уровне Христа нужно было!
Это был не обряд символический (у нас, как всегда, всё к обряду сводится),
Христу было с чем бороться! И Ему надо было бороться, –
так или иначе – Его тело имело греховную природу, и эта природа не хотела просто так сдаваться!
Да, Он так и не согрешил, но это вовсе не подтверждение, что природа у Него была Божественной! Это подтверждает другое: что любой из нас может не грешить, –
потому что природа у нас и у Христа – одна и та же!

1 Кор. 11: 24-26: «**и, возблагодарив, преломил и сказал: "приимите, ядите, сие есть Тело Мое, за вас ломимое; сие творите в Мое воспоминание"**(Сие есть плоть, которую Я всю жизнь ломаю, – ломаю для того, чтобы она не согрешила!
Сие и вы творите: вот как Я, – ломайте плоть свою! (а не хлебы на Вечерях! И не ешьте их с таким вот умным видом божественным, а задумайтесь над смыслом этого обряда!)).
«**Также и чашу после вечери, и сказал: "сия чаша есть новый завет в Моей Крови**»
(Без пролития крови не бывает прощения и не бывает освящения!
Ломаю тело, распинаю плоть, гвоздями ко кресту её прибиваю, кровь проливаю, –
Давидова природа должна быть умерщвлена, –
и только это дает Мне возможность облечься в природу Божественную!
Сие творите: проливайте кровь своей плотской Давидовой натуры, как только будете пить в Мое воспоминание!)
«**Ибо всякий раз, когда вы едите хлеб сей и пьете чашу сию, смерть Господню** **возвещаете**
(смерть для греха возвещаете, – в виде обряда,
но этот обряд – напоминание: чтобы вы, как и Христос, каждодневно ломали и распинали плоть свою!)**,
доколе Он придет**»

Мтф. 20: 22,23: «**Иисус сказал в ответ: не знаете, чего просите. Можете ли пить чашу, которую Я буду пить, или креститься крещением, которым Я крещусь?**
(О каком крещении речь? Лк. 12: 50: «**Крещением должен Я креститься** (Мне необходимо дальнейшее освящение!)**;** **и как Я томлюсь** (это очень нелегко)**, пока сие совершится!**»)
На кресте Христос произнёс слова: «совершилось!»
Что совершилось? Крещение! Давидова плоть побеждена!

Мы подошли к вопросу: так мог ли Христос согрешить?

Библия говорит, что «**Бог создал человека совершенным**».
Ещё Библия говорит, что Бог создал Люцифера, который был
«**печатью совершенства, полнотой мудрости и венцом красоты**» …
«**Ты совершен был в путях твоих со дня сотворения твоего**» …
«**доколе не нашлось в тебе беззакония**»
Печать совершенства, полнота мудрости – и в тебе нашлось беззаконие!
Так значит – может и Божественное существо впасть в беззаконие?
Ответ: Да!

/ Поэтому, можем ли мы оправдываться, говоря, что вот «Христос не согрешил, потому что природа у Него не такая», – если даже Божественная природа может пасть!? /

«**От красоты твоей возгордилось сердце твое, от тщеславия твоего ты погубил мудрость твою»**Вот она причина: совершенство и полнота мудрости – это качества, которые должны всё время развиваться (потому что нет предела совершенству!),
и как только приходит осознание, что вот я: уже вершина, уже предел всякого совершенства, –
прекращается всякое развитие, гибнет мудрость …

Бог – у Него нет вершин, и нет предела совершенству!
Он всё время в развитии! Потому Он – никогда не может возгордиться!